DIJITAL VICDAN:
TIKLANABILIR MERHAMETIN GOLGESINDE GERCEK SORUMLULUK
Av. Abdiilkadir TOK, 12 Ocak 2026

https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-

sorumluluk/
Giris: Vicdanin Dijital Cagda Geg¢irdigi Doniisiim

Vicdan, insanlik tarihi boyunca bireyin kendi davranislarini sorgulamasina imkan taniyan igsel
bir pusula olarak varligini siirdiirmektedir. Kisi, iyi ve kotii arasinda tercih yaparken ¢ogu
zaman dis baskilardan ziyade kendi vicdaninin sesine kulak vermekte ve bu ses onu ya
pismanliga ya da i¢ huzuruna yoneltmektedir. Geleneksel toplum yapilarinda vicdan, aileden
Ogrenilen degerler, dini ve kiiltiirel referanslar ve somut hayat tecriibeleri ile sekillenmekte,
béylece hem bireysel hem de toplumsal bir muhasebe alani olusturmaktadir. iginde

bulundugumuz dijital ¢agda ise vicdan, yeni ve karmasik bir sinavdan gegmektedir.

Bilgiye erisimin hizlanmasi ve goriintii akisinin kesintisiz hale gelmesi, diinyanin herhangi bir
kosesinde yasanan bir acinin saniyeler i¢inde milyonlarca ekrana tasinmasina yol agmaktadir.
Gazze’de bombalanan evlerin enkazi, Dogu Tiirkistan’da kimligi ve inanci sebebiyle bask1
goren insanlarin tanikliklari, Sudan’da i¢ savas ve yoksullukla bas etmeye ¢alisan ¢ocuklarin
gorlntiileri, aynm1 giin i¢inde defalarca karsimiza c¢ikmaktadir. Bu yogunluk, bir yandan
duyarhlig artirtyor gibi goriinmekte, diger yandan da insanin aciya karst dayaniklilik esigini
diistirerek zamanla duyarsizlasma tehlikesini beraberinde getirmektedir. Boylece birey, daha
once hi¢ olmadig1 kadar ¢ok sayida dramatik olaya tanik olmakta, ancak bu taniklik ¢ogu zaman
ekrandan 6teye gegcmemektedir. Ancak bu taniklik ¢ogu zaman ekrandan 6teye gegcmemektedir.
Kisi, bir tusa dokunmak suretiyle bu acilara iliskin goriis beyan etmekte, bir begeni ya da
paylasim ile kendisini bu meselelerle ilgileniyor saymaktadir. Boylece vicdan, derin ve sarsici
bir i¢ hesaplasma siirecinden ziyade, kisa siireli bir duygusal dalgalanma ve ardindan gelen

sanal bir rahatlama bi¢imine indirgenmektedir.

Sonug itibartyla dijital ¢ag, vicdani biitiinliyle ortadan kaldirmamaktadir. Aksine vicdan,
ekranin 15181 altinda yeni bir bi¢im kazanmaktadir. Bu yeni bi¢im hem imkanlar hem de riskler
barindirmaktadir. Bir yandan diinyanin herhangi bir yerindeki mazlumun sesini duymayi
miimkiin kilmakta, diger yandan bu sesi yalnizca bir igerik nesnesine doniistiirme tehlikesi

tagimaktadir. Dijital vicdan kavrami, tam da bu ikili yapiyi, yani ger¢ek sorumluluk ile


https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/
https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/

tiklanabilir merhamet arasindaki gerilimi ifade etmektedir. Bu yazida, Tiirk Dil Kurumunun
dikkat ¢ektigi bu kavramin cergevesi ele alinmakta, dijital vicdanin bireysel ve toplumsal
sonugclari tartisilmakta ve nihayetinde gergek vicdan ile dijital vicdan arasinda saglikli bir denge

kurmanin imkani sorgulanmaktadir.
Tiirk Dil Kurumunun “Dijital Vicdan” Kavramina iliskin Gerekcesi

Tirk Dil Kurumu, 2025 yilinin kelimesi ve kavrami olarak “dijital vicdan™1 belirlerken,
yalnizca dilsel bir tercihte bulunmamaktadir. Kurum, bu sec¢imle birlikte ¢cagin ruhuna ayna
tutmakta, dijitallesen diinyada vicdanin ge¢irdigi doniisiime dikkat cekmektedir. TDK nin ilgili
duyurusunda vicdan, “kisiyi kendi davraniglar1 hakkinda bir yargida bulunmaya iten, kisinin
kendi ahlak degerleri iizerine diisiinmesini saglayan duygu” olarak tanimlanmakta ve bu tanim
iizerinden “dijital vicdan” gerekgesi agiklanmaktadir. Bu tanim, vicdanin 6ziinde igsel bir

muhasebe ve ahlaki bir sorgulama islevi tasidigini ortaya koymaktadir.[1]

Ne var ki TDK, “dijital vicdan” gerekg¢esinde, bu i¢gsel muhasebenin dijital ¢cagda farkli bir
boyut kazandigin ifade etmektedir. Insanlarin gogu zaman gercek hayatta sorumluluk almak
istemedikleri konularda, sosyal medyada bir paylasim ya da begeni ile vicdanlarini rahatlatma
egiliminde olduklar1 belirtilmektedir. Bdylece vicdan, TDK nin ifadesiyle adeta “tiklanabilir
bir islem”e indirgenmektedir. Kisi, bir gonderiyi begendiginde, bir etiketi kullandiginda ya da
kisa bir yorum yaptiginda, insani gorevini yerine getirmis gibi bir duyguya kapilmaktadir.

Merhamet ve insaf duygusu ise bu siiregte sembolik goriiniirliikle sinirli kalmaktadir.

TDK’nin dikkat ¢ektigi en dnemli hususlardan biri, bu dijital vicdanin bireysel duyarlilig
pasifize etmesidir. Kisi, ac1y1 fark etmekte, zulme tanik olmakta, haksizlig1 inkar etmemektedir.
Ancak bu farkindalik, somut bir davranis degisikligine ya da gercek bir fedakarliga
doniismemektedir. Boylece dijital vicdan, insanin kendi géziinde “iyi bir sey yapmis olma” hissi
tiretmekte, fakat fiilen higbir seyi doniistirmemektedir. Bu durum, merhameti eylemsiz bir
duygu haline getirmekte ve vicdam1 da goriiniirliik iizerinden isleyen bir rahatlama

mekanizmasina doniistiirmektedir.

Gerekegede, Gazze ve Dogu Tiirkistan gibi kamuoyunun gozleri 6niinde cereyan eden insanlik
dramlar1 6zellikle anilmaktadir. Bu ornekler, dijital vicdan olgusunun somut tezahiirlerini
gostermesi bakimindan onem tasimaktadir. Gazze’de yikilan evlerin goriintiileri, hayatini
kaybeden cocuklarin fotograflar1 ve yaralilarin ¢aresiz bakislari, sosyal medya akislarinda

yogun bir bigimde yer almaktadir. Benzer sekilde Dogu Tiirkistan’da kimligi ve inanci


https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/#_ftn1

sebebiyle baski altinda tutulan insanlarin hikayeleri, zaman zaman dijital platformlarda giindem

olmaktadir.

Bu dramatik tablolar karsisinda insanlar, ilgili igerikleri begenmekte, paylasmakta ve kimi
zaman bu konulara iliskin igerik tiretmektedir. Ancak TDK’ye gore bu siire¢, cogu zaman olayin
gercekligini bozmakta ve bireyde sanal bir vicdani rahatlama yaratmaktadir. Kisi, bu
paylasimlarla kendisini “duyarli” hissetmekte ve boylelikle gercek hayatta iistlenmesi gereken
sosyal ve bireysel sorumluluklardan uzaklagmaktadir. Gazze i¢in fiili bir yardim faaliyetine
katilmak yerine bir gonderi paylagsmakla yetinmekte, Dogu Tiirkistan’daki zuliim karsisinda
somut bir baski mekanizmasi kurulmasina katki sunmak yerine, yalnizca birkag ciimlelik bir
yorum yazmaktadir. Bu noktada Sudan’daki insani kriz de benzer bir c¢ergevede
degerlendirilmektedir. Aglik, i¢ savas ve yoksullukla miicadele eden Sudanli ¢ocuklarin
goriintlileri, sosyal medyada kisa siireli dalgalanmalar olusturmaktadir.[2] Bir siireligine
vicdanlar sizlamakta, ardi ardina paylasimlar yapilmakta, ardindan giindem degismekte ve bu
dram, dijital hafizanin alt katmanlarmma dogru c¢ekilmektedir. Oysa sahadaki gergeklik
degismemekte, ac1 devam etmektedir. Dijital vicdan ise bu siire zarfinda kisiye “lizerime diiseni

yaptim” duygusu vermektedir.

TDK’nin “djjital vicdan” kavramini yilin kelimesi olarak se¢gmesi, bu nedenle yalnizca bir dil
olay1 olarak okunmamalidir. Bu tercih, cagimiz insaninin vicdani tepkilerindeki zayiflamay1 ve
duygularin yiizeyde kalma egilimini goriiniir kilmaya y6nelik bir uyar1 niteligi tasimaktadir.
Dijital alan, insanin vicdanini gii¢lendirebilecek bir imkan da sunmaktadir. Zira daha 6nce hig
duymadig1 cografyalardaki mazlumlarin sesini duyabilmekte ve onlarin hikayelerine taniklik
edebilmektedir. Ancak bu taniklik, yalnizca tiklanabilir bir merhametle sinirli kalmakta ise,

vicdanin asli islevi zayiflamaktadir.

Tiirk Dil Kurumu, “dijital vicdan” kavrami ile ¢agimizda vicdanin dijital ortamda aldig1 bu yeni
ve ¢cogu zaman yaniltict islevi tarif etmektedir. Boylece hem dilsel hem de toplumsal bir ihtiyag
karsilanmaktadir. Bu kavram, bir yandan dilimizdeki boslugu doldurmakta, diger yandan da
bireyin kendisini sorgulamasini tesvik etmektedir. Kisi, bir gonderiyi begenirken ya da bir
haberi paylasirken, artik su soruyu sormak durumundadir. Bu eylem, gercekten bir sorumluluk
tistlendigim anlamina m1 gelmektedir, yoksa yalnizca dijital vicdanimi rahatlatmaya mi
yaramaktadir. Bu baglamda TDK’nin gerekgesi, dijital ¢agin en temel ahlaki meselelerinden
birine isaret etmektedir. Vicdanin tiklanabilir hale geldigi ve merhametin yalnizca sembolik
gorlniirliikle sinirli kaldigi bu ortamda, bireyin ger¢ek sorumluluk ile sanal rahatlama

arasindaki farki ayirt etmesi hayati bir 6nem tasimaktadir. Yazinin devaminda, bu farkin

3


https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/#_ftn2

psikolojik ve hukuki boyutlar1 ele alinmakta ve dijital vicdanin birey ile toplum iizerindeki

etkileri tartisilmaktadir.
Dijital Vicdan ve Pasif Merhamet: Begeni Kiiltiiriiniin Psikolojisi

Dijital vicdan olgusu, sosyal medyada begeni ve paylasim kiltiirii ile yakindan iligkili
gorinmektedir. Ekran karsisindaki insan, Gazze’de yikilan evlerin, Dogu Tiirkistan’da baski
goren ailelerin, Sudan’da aglikla miicadele eden ¢ocuklarin goriintiileri ile karsilastiginda
vicdaninda bir siz1 hissetmektedir. Normal sartlarda bu sizi, daha derin bir muhasebeye ve
somut bir eyleme yoneltmesi gereken bir ¢agri niteligi tagimaktadir. Ancak dijital kiiltiir, bu
cagriyl ¢cogu zaman bir tiklama ile yatistirilabilir bir duyguya dontistiirmektedir. Kisi, ilgili
icerigi begenmekte, paylasmakta ya da kisa bir yorum yazmakta ve bu sayede kendisini bu ac1
karsisinda kayitsiz kalmamis biri olarak gormektedir. Boylece vicdan, derin ve zahmetli bir i¢
hesaplagsma olmaktan ¢ikmakta, kisa siireli bir duygusal dalgalanma ve ardindan gelen sanal bir
rahatlama bicimine indirgenmektedir. Ortaya c¢ikan sey, “pasif merhamet” olarak
nitelendirilebilmektedir. Bu merhamet tiiri, acinin varligin1 kabul etmekte, fakat onu

dontistiirmek i¢in higbir gergek caba gostermemektedir.

Psikolojik ac¢idan bakildiginda dijital begeni, vicdan ile benlik algisi arasinda aracilik
etmektedir. Insan, kendi goziinde “iyi bir insan” imajim1 korumak istemektedir. Zuliim ve
adaletsizlik karsisinda tamamen sessiz kalmak icten ice rahatsizlik vermektedir. Ote yandan bu
sorunlara yonelik somut adim atmanin gerektirdigi zaman ve fedakarlik da ¢ogu zaman goze
alinmamaktadir. Bu gerilim, dijital vicdan aracilifiyla ¢oziimlenmektedir. Bir tiklama ile “iyi
insan” imaj1 korunmakta, vicdanin sesi ise bir siireligine susturulmaktadir. Begeni kiiltiiriiniin
baska bir yonii de dis bakisin etkisidir. Dijital ortamda kisi, yalnizca kendi vicdanina degil, ayn1
zamanda takipgilerine de hesap vermekte oldugunu diisiinmektedir. Gazze, Dogu Tiirkistan ya
da Sudan hakkinda hicbir sey sdylememek, ¢evrenin goziinde “duyarsiz” goriinme kaygisini
dogurmaktadir. Bu nedenle verilen tepki, cogu zaman derin bir vicdani muhasebeden degil,

goriliniir olma ve diglanmama arzusundan beslenmektedir.

Sonug olarak begeni kiiltiirii, dijital vicdan: giiclendiriyor gibi goriinmekte, gergekte ise onu
pasiflestirmektedir. Insan, ayn1 anda hem duyarli hem de eylemsiz olabilmektedir. Bu celiski,
cagimiz insaninin psikolojik portresinde dnemli bir yer tutmaktadir. Dijital vicdan, kisiye
kendisini iyi hissettiren bir merhamet duygusu sunmakta, fakat bu duyguyu somut bir yardim

ve sorumluluk bilincine doniistiirme iradesini sik sik zayiflatmaktadir.

Hukuk ve Bilisim Perspektifinden Dijital Vicdan



Dijital vicdan olgusu, yalnizca ahlaki ve psikolojik bir mesele olarak degil, ayn1 zamanda hukuk
ve biligim alanlarinin kesisiminde ele alinmasi1 gereken bir konu olarak ortaya ¢ikmaktadir. Zira
insan davraniglarinin 6nemli bir kismu artik dijital ortamda ger¢eklesmekte, bireyin sorumluluk
algis1 kadar hak ve yiikiimliiliiklerinin smirlar1 da bu ortamda yeniden tartisilmaktadir. Internet
Ozgiirligi, ifade hiirriyeti, kisisel verilerin korunmasi, nefret séylemi ve siber zorbalik gibi
basliklar, hukuk ve bilisim alaninda yogun bigimde giindeme gelmekte, ancak dijital vicdanin
bu alanlardaki rolii ¢ogu zaman arka planda kalmaktadir. Oysa dijital vicdan, hukukun
diizenleyemedigi fakat ahlaki sorumlulugun yogun bi¢imde hissedilmesi gereken alanlarda

belirleyici bir islev gormektedir.

Dijital platformlarda paylasilan her icerik, hukuki acidan belli sonuglar dogurabilmektedir.
Nefret sdylemi igeren, iftira barindiran ya da siddeti tesvik eden paylagimlar, dogrudan hukuki
yaptirtma konu olabilmektedir. Buna karsilik, hukuken yasaklanmamis olmakla birlikte,
ahlaken sorunlu goriilebilecek pek ¢ok igerik de dijital alanda dolagima girmektedir. Gazze’deki
bombardiman goriintiilerinin bir seyirlik malzeme haline getirilmesi, Dogu Tiirkistan’daki
baski haberlerinin dogrulanmadan ve baglamindan koparilarak paylasilmasi ya da Sudan’daki
dramin yalnizca duygusal istismar amaciyla kullanilmasi, her zaman agik bir sug teskil
etmemektedir. Ancak bu tiir igerikler, mazlumun onuruna zarar verebilmekte, acty1

siradanlastirabilmekte ve dijital vicdani zedeleyebilmektedir.

Bu noktada dijital vicdan, hukukun sinirlarinin basladig1 yerde devreye girmektedir. Hukuk,
cogu zaman en agir ihlalleri hedef almakta, daha ince ahlaki sorunlar ise bireyin vicdanina
birakilmaktadir. Bir igerigi paylasirken, onun magdurlar {izerinde nasil bir etki birakacagini,
gercegi ne Olgiide yansittigini, aciy1 aragsallastirip aragsallastirmadigini tartmak, biiyiik olgiide
dijital vicdanin konusunu olusturmaktadir. Bu acidan bakildiginda dijital vicdan, hukukun
bosluk biraktigr alanlarda bireysel ve toplumsal sorumlulugu ayakta tutan goriinmez bir denge
unsuru olarak ortaya ¢ikmaktadir. Ote yandan dijital vicdan, yalnizca igerik iireten bireyler i¢in
degil, platform saglayicilar1 ve karar vericiler i¢cin de Onem tagimaktadir. Sosyal medya
sirketlerinin algoritmalari, hangi icerigin daha ¢ok goriiniir olacagini belirlemekte, kiiresel
olgekte bir giindem siralamasi yapmaktadir. Savas, kriz ve felaket haberlerinin tiklanma orani
yiiksek oldugu i¢in daha fazla 6ne cikarilmasi, bir yandan kamuoyunu bilgilendiriyor gibi
goriinmekte, diger yandan acinin metalagmasi riskini artirmaktadir. Bu durumda yalnizca
hukuki diizenlemeler degil, ayn1 zamanda bu sirketlerin ve politika yapicilarin dijital vicdan

sahibi olup olmadiklar1 da belirleyici hale gelmektedir.



Sonug olarak dijital vicdan, hukuk ve bilisim alanlarindan bagimsiz diistiniilememektedir.
Internet Ozgiirliigii, ifade hiirriyeti ve bilgiye erisim hakki korunmasi gereken temel
degerlerdir.[3] Ancak bu 6zgiirliiklerin, mazlumun onurunu zedelemeyecek, aciy1 bir gosteriye
dontstiirmeyecek ve merhameti pasif bir duyguya indirgemeyecek bir dijital vicdan ile birlikte
yiiriitiilmesi gerekmektedir. Hukuk, her davranisi tek tek diizenleyememektedir. Bu bosluk,
dijital ¢agda bireyin ve kurumlarin vicdanina daha fazla sorumluluk yiiklemektedir. Bu nedenle
dijital vicdan hem bireysel hem kurumsal diizeyde, ¢agin bilisim diizeninin gériinmez fakat

vazgecilmez tamamlayicisi olarak goriilmelidir.
Sonug: Gergek Vicdan ile Dijital Vicdan Arasinda Denge Arayisi

Dijital vicdan kavrami, ilk bakista yalnizca yeni bir kelime gibi goriinmektedir. Oysa hem Tiirk
Dil Kurumunun yaptig1 vurgu hem de Gazze, Dogu Tiirkistan ve Sudan 6rnekleri iizerinden
yasananlar dikkate alindiginda, bu kavramin ¢cagimiz insaninin en temel ahlaki sinavlarindan
birini isaret etmekte oldugu goriilmektedir. Insan, ekran karsisinda sayisiz aciya tamklik
etmekte, bu taniklig1 birkag saniyelik tepkilerle gegistirmekte ve ardindan giindelik hayatina
geri donmektedir. Bu durum, vicdanin biitiiniiyle ortadan kalktigi anlamina gelmemekte, fakat

onu yiizeyde kalan ve ¢abuk yatistirilan bir duygu haline doniistiirmektedir.

Gergek vicdan ile dijital vicdan arasindaki denge arayisi, tam da bu noktada Onem
kazanmaktadir. Dijital alan, mazlumun sesini duyurmak, zulmii goriiniir kilmak ve toplumsal
farkindalik olusturmak bakimindan gii¢lii imkanlar sunmaktadir. Ancak bu imkanlarin yalnizca
tiklanabilir merhametle simurli kalmamasi gerekmektedir. Bir igerigi begenmekte ya da
paylasmakta olan birey, bu tepkinin gercek hayatta atacagi bir adimin baslangici olup
olmadigini sorgulamak durumundadir. Gazze, Dogu Tiirkistan veya Sudan hakkinda kurulan
her ciimlenin, imkanlar 6l¢iistinde bagis, goniilliiliik, hukuki girisim ya da en azindan kalici bir
bilinglenme ile desteklenmesi gerekmektedir. Boylece dijital vicdan, insan1 yalnizca gegici bir
rahatlamaya degil, gercek hayatta sorumluluk iistlenmeye yonelten bir baslangic noktasina

doniismektedir.

Denge, dijital vicdani biitiinliyle reddetmekte degil, onu ger¢ek vicdani sorumlulugun bir
baslangi¢ noktas1 haline getirmekte yatmaktadir. Dijital alandaki begeni ve paylasimlar, insan1
rahatlatan son durak olmaktan ¢ikmakta, somut adimlara agilan bir kap1 haline gelmektedir.
Boyle bir denge kuruldugunda ne ekran 15181 vicdani sondiirmekte ne de dijital imkanlar
degersizlesmektedir. Asil mesele, dijital vicdanin bizi nereye tasidigidir. Eger bu vicdan, gercek

hayatta 1yiligi ¢ogaltan bir iradeye doniismekte ise, dijital ¢cagin imkanlar1 insanligin lehine


https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/#_ftn3

kullanilmaktadir. Aksi halde, tiklanabilir merhametin gélgesinde, acilara alisan bir diinya ile

kars1 karstya kalinmaktadir.

Yazarin “Dijital Delillerle Savas Suclarim Gizlemek” isimli

yazisini baglantidan okuyabilirsiniz.

Yazarm  Hukuk ve Bilisim  Dergisi’ndeki “Uluslararast  Ticarette  Blokzincir

Kullanim1” isimli yazisin1 okumak i¢in baglantiya tiklaymiz.
Yazar: Av. Abdulkadir TOK

[1] Tirk Dil Kurumu 2025 Yilinin Kelimesi Kavrami’m1 Ac¢ikladi Dijital Vicdan”, Tiirk Dil
Kurumu Resmi Internet Sitesi, Erisim Tarihi 4 Ocak 2026,
https://tdk.gov.tr/icerik/basindan/turk-dil-kurumu-2025-yilinin-kelimesi-kavramini-acikladi-

dijital-vicdan/

[2] Sudan Situation Report, United Nations Office For The Coordination Of Humanitarian
Affairs, Erigsim Tarihi 4 Ocak 2026, https://reports.unocha.org/en/country/sudan/

[3] Council Of Europe, Leaflet: Internet Governance (Rev.), Erisim Tarihi 4 Ocak 2026,

https://rm.coe.int/leaflet-internet-governance-en-rev/1680909521


https://hukukvebilisim.org/dijital-delillerle-savas-suclarini-belgelemek-gazzenin-dijital-dosyasi/
https://www.hukukvebilisimdergisi.com/uluslararasi-ticarette-blokzincir-kullanimi/
https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/#_ftnref1
https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/#_ftnref2
https://hukukvebilisim.org/dijital-vicdan-tiklanabilir-merhametin-golgesinde-gercek-sorumluluk/#_ftnref3

